LES CHOIX DE PRATIQUES AGRICOLES A PARTIR DU CAS DES
PAYSANS AGNI DE BETTIE, ADIOUKROU D’ORBAFF ET EBRIE
DE SONGON-AGBAN (COTE D’IVOIRE)

Adolin Paul EGNANKOU

Introduction

Les obstacles a la production de biens alimentaires et a la satisfaction
des besoins alimentaires des populations humaines deviennent de plus en
plus récurrents ces derniéres décennies. Ils sont décrits sous divers noms :
insécurité alimentaire, famine, malnutrition, malbouffe, etc. Toutes les
sociétés, développées ou sous-développées, sont touchées. En effet, dans
les pays dits développés, 1’abondance, la toxicité des aliments constituent
la grande angoisse du consommateur (Reginer F, Lhuissier A et Gojard S,
2006 ; Poulain J.P., 2013). A I’opposé, parmi les pays désignés comme
sous-développés, notamment ceux d’Afrique, peu sont entiérement
autosuffisants en aliments de base (FAO, 2013 ; Cote d’Ivoire, 2009a ;
2009b). Pourtant, en Coéte d’Ivoire, pays de 1’Afrique subsaharienne,
I’agriculture a toujours été considérée comme la priorité des priorités. Le
slogan, bien connu des Ivoiriens, le confirme : « le succeés du pays repose
sur I’agriculture ». Au-dela de ces mots, I’agriculture ivoirienne reste
confrontée a certains problémes. En effet, selon le MINAGRI, le PAM et
I’OAA' (2009), dans des zones rurales agricoles, censées étre les greniers
pour les villes, 12, 6% des ménages sont en insécurité alimentaire.

Pour certains auteurs, cette situation reléve de I’évolution des modes de
vie, de la dégradation du milieu naturel, de I’augmentation de la
population urbaine et de la détérioration des termes de 1’échange sur le
marché mondial (Zeli Keli J., 1988 ; Yao N’guetta R., Oulé Anicet F. et
N’goran Kouadio D., 2013 ; Unnervehr L. J., 2003 ; Schiff M. & Valdés
A., 1992 ; Stern N., 2006). De plus, selon Olivier De Sardan J. P. (1995),
en Afrique, le mode de production paysan précolonial est inséré dans un

I MINAGRI: Ministere de P'Agriculture de Cote d’Ivoire; PAM: Programme
Alimentaire Mondial ; OAA : Organisation des nations unies pour ’Alimentation et
I’Agriculture, FAO en anglais.

11



CAHIERS DE SOCIOLOGIE ECONOMIQUE ET CULTURELLE N° 61

systeme de solidarités, d’échanges et d’obligations morales fondé sur les
liens « affectifs » de la parenté, de I’alliance ou de la résidence. Il fournit a
tous un « filet de sécurité » et une assurance locale contre les risques. Ce
mode de production est ouvert a I’innovation, au syncrétisme et a
I’emprunt technique. Cependant, pour Olivier De Sardan, le paysan
africain reste aujourd’hui encore focalisé sur une logique de la subsistance
qui définit son comportement économique et stratégique. Ce qui le pousse
a vendre ses excédents d’aliments, c’est avant tout le souci de subvenir
aux besoins de la famille, et de garantir sa reproduction physique et
sociale. Ainsi, face aux risques et incertitudes, le paysan s’évertue a
échapper aux tentatives de mainmise de I’Etat et d’encadrement par les
institutions de développement, promoteurs d’une logique du profit ou de
I’accumulation. Cette situation impacte négativement sur la production
vivriére. C’est pourquoi, Losch B., Fréguin-Gresh S. et Thomas White E.
(2013), soutiennent que les défis pour les transformations rurales en
Afrique doivent étre structurels. En effet, le maintien dans une agriculture
de subsistance et d’autoconsommation tient a deux facteurs qui limitent la
participation des petits agriculteurs sur les marchés : une situation de
marchés incomplets et imparfaits d’une part, et de 'autre, la faible
accessibilité physique aux marchés et une médiocre intégration aux filiéres
de commercialisation.

De ce qui précede, il ressort que les choix agricoles des paysans
africains sont guidés par certaines logiques. Elles sont la résultante d’un
systtme de représentations, de relations et de pratiques ou de
comportements contextualisés. Ces logiques renvoient donc & un espace
social ou, dans leurs rapports, les paysans adoptent des conduites
conditionnées par plusieurs déterminations. Celles-ci prennent en compte
des réalités sociales et culturelles dont les facteurs explicatifs sont
multiples et qu’il faut chercher a comprendre.

En Cote d’Ivoire, surtout a Bettié¢, Orbaff et Songon-Agban, ’on a
observé que les choix de cultures agricoles des paysans ciblés sont
marqués par les caractéristiques suivantes : i) la production commerciale
des produits vivriers tels que manioc, la banane plantain, 1’igname
(aliments de base des populations autochtones locales), est laissée au soin
des allochtones gouro, baoulé, sénoufo et allogénes burkinabé, maliens,

12



LES CHOIX DE PRATIQUES AGRICOLES PAR LES PAYSANS

ghanéens® ; ii) la plupart des paysans privilégient la pratique des cultures
pérennes d’exportation, surtout 1’hévéaculture ; iii) les paysans interrogés
se maintiennent dans 1’hévéaculture en dépit de la tendance baissicre des
prix du caoutchouc, de la situation de pauvreté financiére qui caractérise
ces dernicres années la filiére hévéicole, ainsi que des actions menées par
I’Etat ivoirien’ pour promouvoir la ‘‘sécurité alimentaire’” dans ces
localités. Dées lors, comment expliquer ce paradoxe dans le choix de
pratiques agricoles des paysans et les logiques qui les sous-tendent ? Cet
état de choses suscite un questionnement quiréinterroge les aspects
socioéconomiques liés au proceés de production agricole locale. Dans les
pratiques agricoles, quels sont les choix que privilégient les paysans
enquétés ? A quels imaginaires sociaux ces derniers associent-ils leurs
choix? Comment ceux-ci structurent-t-ils les rapports sociaux entre
paysans hévéaculteurs et paysans, producteurs de vivriers ? Quels en sont
les enjeux socio-économiques?

La présente étude vise, de manicre générale, a approfondir la réflexion
sur les logiques qui sous-tendent les choix de pratiques agricoles des

2 Dans les zones de I’étude, les groupes ethniques agni, ébtié et adioukrou sont
considérés comme autochtones, selon les croyances et récits phénoménologiques
locaux. Ainsi, dans cet article, 'on entend par autochtones, les groupes sociaux qui,
historiquement, se sont installés les premiers sur un site habité en milieu rural ou qui
sont reconnus comme tels. Dans ce cas, les allochtones sont des nouveaux venus sur
le site et dont les premiéres vagues proviennent d’une autre région de la Cote d’Ivoire.
Quant a la notion d’allogenes, elle renvoie également aux nouveaux venus, mais issus
de I'immigration, d’un autre pays. Enfin la notion d’étrangers est mobilisée par les
premiers, c’est-a-dire les autochtones pour désigner les deux dernieres catégories
sociales, a savoir les allochtones et les allogénes sédentarisés, considérées comme
n'appartenant pas au groupe social de souche.

31’Etat ivoirien a fait la promotion des activités agticoles du pays a travers ses
structures spécialisées. Ce sont :la Société pour le Développement du Palmier Huile
(Sodepalm) dans le palmier a huile et le cocotier ; la Société d’Assistance Technique
pour la Modernisation de I’Agriculture en Cote d’Ivoire (Satmaci) dans le caféier et le
cacaoyer, puis dans le riz a partir de 1965 ; en 1970, la Société pour le Développement
de la Riziculture (Soderiz) et la Motorisation de PAgriculture en Cote d’Ivoire
(Motoragti) dans le 1iz ; la Société pour le Développement du Sucre (Sodesucre) dans
la canne sucre; la Société pour le Développement des Fruits et Légumes (Sodefel)
dans les légumes et les arbres fruitiers ; la Société de production animale (Sodepra)
dans I’élevage ; récemment, ’Agence Nationale de Développement Rural (Anader) et
le Fonds Interprofessionnel pour la Recherche et le Conseil Agricole (Firca)
interviennent dans tous les domaines agricoles précités.

13



CAHIERS DE SOCIOLOGIE ECONOMIQUE ET CULTURELLE N° 61

paysans ciblés. Spécifiquement, il s’agitde : i) identifier les choix de
pratiques agricoles des acteurs ciblés ; ii) dégager les imaginaires sociaux
que ceux-ci leur associent ; iii) décrire, dans 1’ensemble des localités, les
rapports sociaux qui existent entre paysans-agriculteurs ; et enfin, iv)
analyser les enjeux socioéconomiques a partir desquels sont construites les
logiques liées aux choix de pratiques agricoles des paysans interrogés.

APPROCHE METHODOLOGIQUE

Le champ social de I’étude cible les paysans dits autochtones agni®,
adioukrou et ¢ébrié¢ des localités rurales de Betti¢, d’Orbaff et de Songon-
Agban. Celles-ci se trouvent respectivement a 264 km au nord-est, a 56 et
a 20 km au sud-est d’Abidjan, la capitale économique de la Cote d’Ivoire.
Le choix de ces localités a ét¢ motivé par le souci d’observer et d’analyser
des processus sociaux construits autour des choix de pratiques agricoles
qui privilégient les cultures pérennes (arboricoles) d’exportation au
détriment des cultures vivrieres. Ces localités ont été tirées d’une liste de
communautés ou I’hévéaculture est la culture dominante (Bras D., 2011).
La population cible se compose d’une part, de paysans désignés comme
des chefs de lignage, garants des héritages de terres léguées par les
ancétres, ou comme des membres de comité de gestion des terres
villageoises, ou encore comme des exploitants qui ont regu des terres en
héritages. Ce sont eux qui décident de la cession des terres. D’autre part,
elle se compose ¢également de paysans dont l’activit¢é majeure est la
pratique de cultures vivri¢res. L’observation directe a permis de collecter
des informations sur les pratiques des paysans choisis. Ceux-ci ont recours
a trois modes culturaux : les cultures pérennes, les cultures vivriéres et la
complantation, c’est-a-dire I’association des deux types de cultures sur les
mémes parcelles. Dés lors, I’analyse sociologique portant sur ces modes
culturaux peut mettre en évidence les sens, les rapports sociaux et les
logiques des choix de pratiques des paysans interrogés. Ces derniers sont
au total 36 individus, soit 9 a Betti¢, 14 a Orbaff et 13 a Songon Agban. La
taille de cet échantillon a été déterminée par ‘effet de saturation’’, c’est-a-

4+ En Cote d'Ivoire, les Agni, Adioukrou ou Odjoukrou et Ebrié sont des groupes
ethniques qui font partie d’un grand ensemble ethnoculturel appelé Akan.

14



LES CHOIX DE PRATIQUES AGRICOLES PAR LES PAYSANS

dire que les entretiens ont pris fin quand les informations sont devenues
redondantes.

Carte n®l : Espace géographique d’étude

e Légende : elocalités enquétées

Source : INS/Carte administrative de Cote d’Ivoire

Par ailleurs, cette étude se fonde sur 1’analyse de données mixtes,
quantitatives et qualitatives, dont la collecte a duré trois années, de 2011 a
2014. D’abord, les données quantitatives permettent d’apprécier la taille
des superficies des différents types de cultures mises en scéne au plan
national depuis la colonisation jusqu’a nos jours. Elles dévoilent aussi
I’évolution des revenus des paysans hévéaculteurs. Ensuite, les limites de
ces données, dues a I’insuffisance d’informations sur les sens et
représentations sociales que les paysans ont de leurs choix agricoles,
obligent de compléter avec des données d’ordre qualitatif, collectées sur la
base d’entretiens non directifs auprés de la population cible décrite ci-
dessus. Les informations issues des entretiens permettent d’étudier les
rapports et les imaginaires sociaux qui légitiment les choix de pratiques
agricoles de la catégorie d’acteurs ciblée et d’explorer les logiques qui les

15



CAHIERS DE SOCIOLOGIE ECONOMIQUE ET CULTURELLE N° 61

sous-tendent. La recherche documentaire a également été utile a cette
¢tude dans la mesure ou elle a permis de saisir le contexte historique a
partir duquel le phénomeéne a émergé, puis évolué jusqu’a nos jours.

CHOIX DE PRATIQUES AGRICOLES COMME MOYENS DE
CATEGORISATION ET DE VALORISATION SOCIALE DES PAYSANS DE
BETTIE, D’ORBAFF ET DE SONGON-AGBAN.

Des ébauches sur I’histoire de 1’agriculture ivoirienne (Chauveau J.-P.,
Dozon J.-P., Richard J., 1981 ; Tourté R., 2005, 2011) révélent que, aussi
bien des agriculteurs blancs (les Commandants) que des paysans indigénes
de I’époque coloniale, ont souvent opté pour les cultures arboricoles
(Chauveau J.-P., Dozon J-P., 1985). Le caoutchouc naturel et la noix de
cola étaient des produits commerciaux prisés par les Adioukrou et Ebrié.
Les populations de cette région coticre s’étaient également lancées dans la
production et 1’exportation massives d’huile de palme vers les pays
occidentaux (Dupire M., Boutilier J.-L., 1958). Mais, la crise du
caoutchouc de la période de la premiére guerre mondiale, la détérioration
des termes de 1’échange de I’huile de palme, de la noix de cola dans la
zone cotiére ont poussé Adioukrou et Ebrié a se tourner vers la culture du
cacao et du café. Le méme phénomene s’observait aussi dans la région de
I’Indénié, plus précisément a Bettié.

Cependant, la pénibilité¢ des travaux forcés liés a la construction des
infrastructures, notamment a D’entretien des plantations collectives de
cacao (plantations du Commandant), contraignait les populations locales a
les abandonner. D’autres plantations, ou travaillaient les captifs,
appartenaient aux chefs indigenes, au-dessus de qui se trouvaient les
administrateurs coloniaux. Ces captifs étaient acquis contre une monnaie
d’échange et avaient, de ce fait, un role économique grace a leur
participation au travail agricole. Dés lors, pour sortir de cette situation de
dominés, du fait des relations hiérarchiques imposées par les chefs de
tribus, les esclaves abandonnaient les plantations collectives au profit de
plantations individuelles (Perrot C., 1969) pour s’insérer dans les réseaux

16



LES CHOIX DE PRATIQUES AGRICOLES PAR LES PAYSANS

monétaires. Dans la pratique, innovante pour I’époque’, ils associaient les
cultures pérennes aux cultures vivriéres. C’est ce qu’indiquent les données
du tableau n°1.

Tableau n°I : Association de cultures de rente et de cultures vivriéres a
Bettié durant la colonisation

Plantations + Cultures de rente seules,
Cultures | en brousse d’ombrage (ha)
vivriéres
(ha)

Cacao 191.08 236.23

Café 23.42 11.87

Mélange (cacao + 23.52 9.75
café)

Total 238.02 257.85

Source : Bouet C., 1977

Méme si la préférence des paysans indigénes allait aux cultures
arboricoles (cacao, café), parfois celles-ci ¢étaient détruites, puis
remplacées par des cultures vivrieres dont les produits (riz, igname,
banane plantain, manioc, mais) avaient connu, dans 1’est du pays, un essor
commercial aussi bien sur le marché administratif que sur le marché libre
(Bouet C., 1977). Certes, symboliquement, la pratique des cultures
vivriéres répondait a un souci de subsistance, mais surtout a une logique
d’anticipation des  contre-performances  économiques  observées
antérieurement dans le cas de plusieurs produits de rente : caoutchouc
naturel, huile de palme, cola. Ce qui permettait aux paysans indigénes de
continuer a se maintenir dans les rapports monétaires au plan local. En

> L’administration coloniale considérait que lassociation des plantes televait de
Pirrationalité agricole a cause de I'aspect désordonné et peu entretenu des plantations.
Elle 2 méme tenté d’interdire cette méthode culturale.

17



CAHIERS DE SOCIOLOGIE ECONOMIQUE ET CULTURELLE N° 61

outre, la reconversion professionnelle, en tant que processus de
transformation sociale des acteurs considérés comme esclaves, passe soit,
par I’abandon des cultures pérennes pour adopter des cultures vivricres de
rente, soit par la primauté accordée & un type de culture au détriment d’un
autre.

De méme, la plupart des paysans de 1’époque postcoloniale font des
choix similaires. Certains, en réponse a 1’appel du Président Houphouét
Boigny® quand il a demandé a tous les cadres, au niveau du gouvernement
et de I’administration publique, de créer des plantations de cacao’ dans
leurs régions respectives. Méme si les raisons du choix des cultures
pérennes des cadres-fonctionnaires sont de divers ordres (politique,
économique, identitaire), la stratégie des leaders politiques était de faire
d’eux des modeéles pour la reléve paysanne, parce que considérés comme
intellectuels et ouverts d’esprit (Yapi Affou S., 1983,1990). Fort de sa
signification politique, ce modele-type de paysans a fini par s’imposer
dans I’imaginaire communautaire, comme des acteurs a la fois paysans et
collaborateurs de 1’Etat dont la caractéristique est marquée par la pratique
des cultures pérennes et par I’intellectualisation de 1’activité agricole.
Celle-ci participe a la production des valeurs et codes dont les symboles
ont une signification dans des rapports de production paysans-Etat,
paysans-paysans.

« L’hévéa ne peut pas disparaitre. Nous [’avons pratiquée au
cours des geénérations. Depuis nos arrieres grands-parents
Jusqu’aujourd’hui, c’est ce que nous faisons » (A. Jean, Orbaff).

« Depuis mon enfance, c’est le gouvernement qui a dit de faire
café, cacao, hévéa, palmier a huile; c’est financierement plus
rentable que les vivriers. En tout cas, moi, je fais toujours ce que le

6 Acteur politique ivoitien, Félix Houphouét Boigny a, sous sa direction, lutté contre
le travail forcé en Cote d’Ivoire, puis obtenu I'indépendance politique du pays le 7
aout 1960. Depuis cette date, il a été le premier Président de la Cote d’Ivoire
indépendante jusqu’en 1992.

7 Selon Fraternité Matin dul0/06/1974, une ptime-cacao de 30.000 F CFA par hectare
était instaurée dans les années 1970 par le gouvernement ivoirien pour encourager la
mise en valeur des terres.

18



LES CHOIX DE PRATIQUES AGRICOLES PAR LES PAYSANS

gouvernement dit. Et comme il y a réussite dedans, on me dit va a
droite, je vais a droite » (A. L. Paul, Orbaff).

Le choix de la plupart des paysans pour les cultures pérennes s’inscrit
certes, dans une stratégie de captation de gains ‘‘financiers’’, mais surtout
dans une logique de valorisation sociale. Pour eux, il s’agit d’étre
considérés comme des agents qui ont socialement réussi. Ainsi, le discours
politique devient pour eux un moyen d’objectivation et de justification de
leurs pratiques agricoles. En effet, elles leur permettent d’étre en phase
avec I’Etat et leurs communautés respectives qui les présentent comme des
modeles a suivre. Ce choix est l1égitimé par des imaginaires sociaux
(perceptions, croyances, mythes, valeurs, idéologies, etc.), qui leur
donnent un sens.

IMAGINAIRES SOCIAUX LIES AUX PRATIQUES AGRICOLES

Les imaginaires sociaux liés aux cycles de vie des plantes cultivées et la
périssabilité des produits qui en émanent influent sur les choix culturaux
des paysans. Les principales cultures de rente d’exportation de la Cote
d’Ivoire, reconnues comme pérennes, ont des cycles de vie économique
relativement longs. Par exemple, celui de I’hévéa se poursuit au-dela de 30
ans (Le Guen V., 2008), le palmier a huile entre 25 et 35 années selon les
conditions du sol et du climat (Lebailly P. et Tentchou J., 2009) ; enfin,
celui du cacao est d’environ 40 années (CIRAD, 1999 ; Edoh Adabe K. et
Lionelle Ngo-Samnick E., 2014). Par contre, les cultures vivrieres ont, en
général, un cycle de vie économique qui ne dure que le temps d’une
saison. De plus, leurs produits sont qualifiés de hautement périssables.
C’est le cas du manioc, (aliment de base des Adioukrou, Ebrié et Agni®)
dont I’avarie physiologique et le processus de détérioration s’enclenchent
respectivement 24 heures et 48 heures aprés la récolte (Kodjo Boafo
Asiedu J., 1991). Les autres produits tels que I’igname, la banane plantain,
présentent également des signes de détérioration des semaines ou des jours
aprés la récolte. Dans le cadre commercial, les problémes physiologiques

811 est vrai que I’Agni est un grand consommateur de manioc pilé qu’il mélange avec
de la banane plantain (foutou), mais son alimentation est prioritairement basée sur
ligname, dans la forme pilée.

19



CAHIERS DE SOCIOLOGIE ECONOMIQUE ET CULTURELLE N° 61

que présentent les produits vivriers, conduisent souvent a la mévente,
source de précarité financiere et sociale des paysans qui en dépendent
entierement. Compte tenu de cette situation, les paysans inscrivent leurs
pratiques agricoles dans le long terme et non dans I'éphémeére, en
choisissant les cultures pérennes.

« On ne peut pas donner un champ de tomate en héritage a ses
enfants. Comment apreés ta mort, on pourra parler de toi, c’est fini
pour toi. Je fais un peu de vivriers pour manger » (M. Akmel,
Orbaff).

« Si tu fais tomate, aubergine, gombo, banane, manioc, ¢a produit
vite mais ¢a ne dure pas. Mais si tu ne trouves pas quelqu’un pour
acheter vite tes produits, ils vont se gdter. C’est pour cela que je
préfere les cultures de cacao et d’hévéa parce qu’elles durent » (A.
Roger, Songon Agban).

« On fait vivriers pour nourrir la famille mais aussi pour gagner
un peu d’argent. A Bettié ici, c’est hévéa qui marche trés fort. Au
deébut, il faut patienter 4 ou 5 ans avant que les plants n’entrent en
production. Mais apreés, on est peinard, tranquille pendant 30, voire
40 ans parce que chaque mois on est payé. Hévéa, cacao permettent
de laisser quelque chose a mes enfants » ( K. Koffi, Bettié).

La référence au caractére éphémere des productions est pour les acteurs
enquétés un moyen de légitimer leur désintéressement des cultures
vivrieres de rente. Grace a leurs plantations d’hévéa comme héritages et
aux discours de reconnaissance des héritiers a leur endroit, ils peuvent
s’insérer, méme apres leur mort, dans un type de rapport vertical dans
lequel ils restent symboliquement et idéologiquement toujours vivants. Les
croyances et traditions communautaires constituent, pour les paysans
autochtones, 1’'un des fondements qui justifient la pratique de
I’hévéaculture. Celle-ci est pergue comme un moyen de pérennisation ou
de prolongement de I’existence humaine. Par conséquent, dans la logique
de maintien d’une vie existentielle intemporelle, ces formes d’imaginaires
sociaux liés aux pratiques agricoles chez les paysans agni, adioukrou et
¢ébri¢ disqualifient les cultures vivrieéres. Pour les acteurs, ces cultures ne
servent qu’a entretenir biologiquement le corps humain dans un temps

20



LES CHOIX DE PRATIQUES AGRICOLES PAR LES PAYSANS

déterminé et parfois bref: celui d’une vie humaine physique. C’est
pourquoi, ils cultivent «un peu» d’igname, de manioc, de riz...pour
assurer la subsistance. Cette situation pose le probléme de la disponibilité
quantitative de vivriers dans les différentes zones soumises a 1’étude.

Par ailleurs, puisqu’il n’y a pas de cours officiels pour les produits
vivriers, les échanges ne se font que de personne a personne, par le biais
d’unités de mesure variées : bol, sac, seau, panier et tas (Camara C, 1984).
Les moyens pour les stocker et les conserver durablement font également
défaut. Dans de tels cas, les producteurs de vivriers se voient souvent
obligés de vendre leurs produits a perte au premier acheteur. D’ou le peu
d’intérét des paysans a produire plus et a faire exclusivement des vivriers
des produits de rente. Des acteurs de la filiere vivriére en témoignent :

« Nous regrettons le fait que la filiere du vivrier ne soit pas
organisée. 1l est difficile d’investir dans un secteur mal structure.
Nous sommes mal vus, parce que endettés » (B. Yoman, Songon-
Agban).

« Nous ne sommes pas encadrés. C’est 1'Ocpv (Office de
commercialisation des produits vivriers), qui nous aide. Mais elle ne
suit que la commercialisation. Nous voulons sortir de I’informel. De
plus, il y a un manque » (B. Aimée, Présidente de la coopérative des
commergcantes de vivriers d’Abengourou).

Chez les paysans du secteur vivrier, les conditions de prise en charge
aux plans social’ et économique, relevant de 1’Etat n’existent pas. C’est
pourquoi ils rencontrent des difficultés a faire face aux dépenses scolaires
de leurs enfants, a acheter de la nourriture durant les périodes de soudure
alimentaire, au mépris des membres de la famille (épouses et parents) et de
la communauté. La pratique des cultures vivricres est donc pergue par les
paysans comme une activité agricole liée & la pauvreté, c’est-a-dire a la
précarité tant sociale que financiere. Les référents idéologiques et les

9 Au dela des dispositions communautaires, les paysans du secteur vivtier, en Cote
d’Ivoire, ne bénéficient pas d’une prise en charge formelle en termes de sécurité
sociale, ni d’acces au crédit des structures bancaires.

21



CAHIERS DE SOCIOLOGIE ECONOMIQUE ET CULTURELLE N° 61

représentations sociales liés a la production vivriere montrent que le mal-
étre socioéconomique des paysans du secteur vivrier contribue a
I’insécurité alimentaire dans les localités choisies. Au-dela de ce fait, les
choix de pratiques agricoles des paysans structurent les rapports sociaux
de domination politique et de dépendance alimentaire des paysans
hévéaculteurs sur ceux du secteur vivrier.

PAYSANS ARBORICULTEURS ET PAYSANS PRODUCTEURS DE
VIVRIERS : ENTRE RAPPORTS SOCIAUX DE DOMINATION
POLITIQUE ET DEPENDANCE ALIMENTAIRE.

Les études ethnographiques, historiques et anthropo-sociologiques
mettent 1’accent sur la manieére dont 1’économie monétaire capitaliste a
pénétré les sociétés tribales, lignageres et les systémes politiques
précoloniaux et coloniaux de la Coéte d’Ivoire. Elles mettent en relief un
mode de production agricole, a partir duquel émerge une restructuration
des rapports sociaux entre paysans.

D’abord, avec 1’économie de marché, le processus de reconversion des
indigénes aux activités vivrieres de 1’époque coloniale a structuré, a deux
niveaux, les cadres relationnels entre acteurs en présence : 1’un situe les
rapports conflictuels dans lesquels I’Etat colonial et les chefs tribaux
avaient une position dominante sur les esclaves- indigénes dominés.
L’autre révele que, entre populations indigénes considérées comme main-
d’ceuvre gratuite, il y avait, contre 1’oppression coloniale et la politique
tribale ou lignagére, des rapports de coopération et de protection
(Chauveau J.P.et Dozon J.P., 1985)"°. Au-dela de la rationalité des
rapports monétaires, 1’occupation spatiale des terres et les activités

10 Drapres ces auteurs, il y avait une contrainte coloniale, caractérisée par des
réquisitions forcées et 'usage des cercles a des fins politiques et économiques. Il s’est
donc mis en place un rapport asymétrique entre ouest ivoirien et I’est de la zone
foresticre. Le premier, servant de réservoir de main-d’ceuvre pour le second que les
autorités coloniales évitaient de trop ponctionner en raison précisément du
développement de I'économie de plantation locale. Cest cette main-d’ceuvre de
Pouest qui a alimenté son extension : bon nombre de travailleurs réquisitionnés ont
fui les chantiers et préféré nouer des relations de travail avec les planteurs agni ou
baoulé. Des allochtones Bété se sont installés en pays agni en épousant une parente de
leur hote.

22



LES CHOIX DE PRATIQUES AGRICOLES PAR LES PAYSANS

agricoles qui y étaient menées informent que les préférences des paysans,
durant la colonisation, étaient les cultures pérennes (cola, café, cacao).
Quant a la pratique commerciale de cultures vivricres de rente, elle révele
une tentative d’inversion sociale des rapports de domination que les
indigénes-esclaves subissaient : étre libres et maitres d’eux-mémes par
leurs choix culturaux.

Ensuite de nos jours, avec 1’hévéaculture, 1’association de différents
types de cultures (hévéa et cultures vivricres) est tolérée jusqu’au moment
ou les plantes entrent en production.

« Nous faisons des cultures vivriéres dans les champs d’hévéa »
(K. Affi, Bettié).

Dans les localités rurales de Songon-Agban, notamment d’Orbaff, le
phénomene est semblable & celui de Bettié. Les productions vivricres
n’occupent que de petites surfaces d’exploitation. En effet, le manioc qui
sert a la préparation de I’attiéké, 1I’aliment de base de I’ Adioukrou, domine
les cultures vivri¢res avec 7 517 ha soit 10,49% des exploitations, suivi
respectivement de loin par la banane plantain avec 533 ha soit 0,74%, le
riz pluvial avec 529 ha soit 0,74 ha, le riz irrigué avec 505 ha soit 0,70%,
I’igname avec 216 ha soit 0,15% des terres cultivées » (Atta Koffi L,
Gogbe Téré M. et Moussah André A., 2014 : 304). Pour les paysans, par
rapport aux cultures pérennes, les surfaces réduites réservées aux cultures
vivrieres indiquent que celles-ci ont, de fagon proportionnelle, une
importance symbolique, sociale et financiere différenciée.

De plus, les activités liées a la production vivricre dans les localités
choisies sont généralement exécutées sur la base de la division sexuelle du
travail. En effet, ce sont les hommes qui, généralement, décident du choix
de I’endroit et de la taille des parcelles a cultiver ainsi que du type de
culture a pratiquer. Ils interviennent également dans les travaux pré-
culturaux : abattage des arbres, dessouchage, buttage, etc. Pour les
enquétés, ces travaux réclament plus d’énergie. D’ou I’intervention - assez
bréve - de ’homme, idéologiquement reconnu comme « celui qui est
physiquement plus fort que la femme ».

23



CAHIERS DE SOCIOLOGIE ECONOMIQUE ET CULTURELLE N° 61

« Le début des travaux champétres est fait par les hommes, car
ils ont plus de force que les femmes. Mais, les vivriers sont pour les
femmes, c’est un travail de femmes » (Beugré A., de Songon Agban).

Apres les étapes initiales, les femmes s’occupent du reste. Il s’agit des
semailles, de la mise en terre de tubercules ou de boutures, de I’entretien
des champs, des récoltes et méme du transport des produits et de leur
transformation. Ainsi, les activités liées aux cultures vivriéres apparaissent
aux regards des paysans comme étant essentiellement féminines. Elles
structurent des relations ou les paysannes et les « étrangers» sont
socialement subordonnés et dominés par la catégorie des paysans dits
autochtones, dans la mesure ou ce sont ces derniers qui décident de la
« gestion » des terres.

« On aurait pu faire de la tomate ou des produits maraichers qui
rapportent énormeément, soit 2 a 3 millions par trimestre en fonction
de la dimension des parcelles en zones marécageuses. On donne
aussi de petites parcelles pour la culture du manioc, mais, piment,
etc. Ce sont nos terres, c’est nous qui les gérons. Mais nous avons
laissé cette production aux étrangers » (A. Beugré, Songon Agban).

« Et puis, quand nous faisons [’hévéaculture, il n’y a pas palabre
sur les terres, puis qu’elles sont occupées depuis des années. Un
étranger ne peut venir dire que c’est pour lui, parce qu’il a planté
cacao ou hévea » (Sess Yedesse O. Orbaff).

La cession de terres « marécageuses et de petites parcelles » - pour la
pratique des cultures vivriéres - aux allochtones et allogénes, considérés
comme des « étrangers », s’inscrit dans une logique de monopolisation des
terres propices aux cultures pérennes par les paysans. En effet, ces derniers
mobilisent 1’autochtonie comme ressource idéologique et la pratique de
cultures pérennes comme barriére symbolique a 1’accaparement des
terres'' par des « étrangers ». Pour eux, la terre est un symbole de

1 Dans les années 1930, I’Association de Défense des Intéréts des Autochtones de
Cote-d’Ivoire (ADIACI), dominée par les intellectuels agni, s’oppose a 'accaparement
de certains postes administratifs par des Sénégalais, Dahoméens ... Elle défend aussi
les valeurs et droits coutumiers par des stratégies d’appropriation fonciére (droit du

24



LES CHOIX DE PRATIQUES AGRICOLES PAR LES PAYSANS

I’héritage 1égué par leurs ancétres, les autochtones ou les premiers venus
(Gnabeli Yao R., 2008). Prise comme telle, elle ne se partage qu’entre
ceux qui sont reconnus comme fils légitimes ou ayants droits, non avec
des étrangers ou inconnus. Et I'un des moyens de la protéger est de
I’occuper de maniere extensible et durable par des cultures qui ont de
longues durées de vie.

De ce fait, les pratiques agricoles sont idéologiquement construites par
les paysans comme des critéres sociaux de catégorisation et de
différenciation des autres acteurs en présence. D’un co6té, les cultures
vivriéres désignent la catégorie de paysans socialement dominés, c’est-a-
dire les femmes et «les étrangers». Et I’abandon de la production
commerciale des vivriers (manioc, banane plantain, igname, etc.) aux
mains des allochtones gouro, baoulé, sénoufo et allogénes burkinabé,
maliens, ghanéens est une stratégie de confinement de ces derniers dans un
réle de ‘serviteurs’, c’est-a-dire dans une position sociale de pourvoyeurs
d’aliments. De I’autre c6té, les cultures pérennes renvoient aux acteurs
dominants considérés comme paysans autochtones, du fait de leur pouvoir
décisionnel sur les terres. Mais, quand il s’agit de la satisfaction des
besoins alimentaires en période de manque ou de crises, il y a une
inversion apparente des positions relationnelles du cadre commercial. A
premicére vue, les paysans étrangers et les femmes, producteurs de vivriers,
se positionnent comme des acteurs dominants, puis que ce sont eux qui ont
le pouvoir de fixer les prix de vente de leurs produits. Cependant, cette
domination apparente est acceptée par les paysans autochtones
hévéaculteurs méme si elle crée un rapport de dépendance alimentaire vis-
a-vis de ceux du secteur vivrier.

« Peu importe s’il ne reste plus de terre pour les vivriers, nous
irons faire notre marché au Ghana, a Abidjan, méme en Chine. Mais
pour rien au monde, nous n’abandonnerons [I’hévéaculture » (K.
Assemian, Bettié).

souverain, non-aliénation de la terre) qui excluaient les Dioula, Baoulé, Bété, etc. de
P’occupation durable des terres.

25



CAHIERS DE SOCIOLOGIE ECONOMIQUE ET CULTURELLE N° 61

« Peu importe le prix des aliments. Si le caoutchouc est acheté a
un bon prix, on peut tout acheter. A Bettié ici, quand hévéa marche,
les paysans peuvent tout acheter quel que soit le prix du produit :
banane, manioc, poisson, viande, etc. » (Koamé S., Betti¢).

« Un planteur d’hévéa a acheté un poisson a 15 000f, un autre a
20 000 f CFA » (Djedjemel Y., Orbaff).

Pour les paysans, le sens de la dépendance alimentaire se percoit dans
un rapport social de démonstration de la puissance économique et de
valorisation sociale. Il participe a 1’émergence d’une compréhension
commune des conceptions culturelles locales (valeurs, croyances)
associant des pratiques spécifiques a des catégories sociales données. Cela
dit, les logiques identifié¢es mettent en évidence des rapports
dissymeétriques entre acteurs. Elles renvoient a une éthique individuelle qui
pousse les paysans hévéaculteurs a venir en aide a un alter. Elles rendent
également compte des rapports binaires intercommunautaires et inter-
genres (autochtone/étranger; dominant /dominé ; homme/femme) dans
lesquels les ressources idéologiques liées a 1’autochtonie sont mobilisées
pour légitimer la domination politique sur les paysans-producteurs de
vivriers et I’exercice du pouvoir sur les terres. A présent, il importe
d’analyser les stratégies de contournement adoptées par les paysans pour
se maintenir dans I’hévéaculture malgré les actions étatiques pour
promouvoir les cultures vivriéres, et malgré la précarité financicre et
sociale due a la baisse du prix du caoutchouc.

RESILIENCE ET ENJEUX SOCIAUX AUTOUR DES CHOIX DE
PRATIQUES AGRICOLES DES PAYSANS CIBLES

Les paysans ont une préférence pour I’hévéaculture. Les discours des
enquétés sont révélateurs d’une logique de maintien des avantages sociaux
et d’autres enjeux liés a la pratique de cette culture.

« Si on se maintient dans [’hévéaculture, c’est parce que ¢a fait
partie de notre tradition. Nous ne pouvons pas nous convertir a
d’autres activités agricoles » (Akpa J., Orbaff).

26



LES CHOIX DE PRATIQUES AGRICOLES PAR LES PAYSANS

« Le prix ne peut pas motiver les gens a I’hévéaculture. Si tel était
le cas, plusieurs paysans auraient pu délaisser I’hévéaculture au
profit d’autres productions, puisque le prix fixé au kilogramme ne
fait que chuter. L’ hévéaculture est plus qu’une tradition chez nous »
(Melesse E., Orbaff).

« Faire partir des illustres propriétaires de parcelles d’hévéa,
incarne en nous une force de distinction qui nous maintient dans la
filiere en tant qu’hévéaculteurs » (Akré F., Songon-Agban).

« Nous nous maintenons dans la filiere malgré la baisse des prix
parce que grdce a [’hévéaculture nous avons presque le méme statut
que les fonctionnaires ivoiriens » (Abro J., Songon-Agban).

Les expressions «c’est une tradition chez nous», «c’est notre
coutume », « ¢a fait partie de notre tradition » montrent que les référents
idéologiques relatifs a I’hévéaculture sont mobilisés par les acteurs comme
source de reconnaissance identitaire inscrite dans leur histoire. Cette
activation des pratiques agricoles ayant marqué [’histoire agricole
ivoirienne est également, pour les paysans, un critére symbolique de
différenciation sociale et d’affirmation des valeurs propres aux
communautés dont ils sont issus : appartenir a la catégorie de paysans
“‘capables de résoudre un probléme financier ponctuel telle qu’une
maladie grave, de construire une maison de haut standing, d’acheter un
véhicule, d’étre a jour dans ses cotisations financiéres communautaires
(fétes de génération, funérailles) d’étre respectés et honorés’” comme des
fonctionnaires. Et, pour un paysan akan, ne pas pouvoir remplir ces
obligations sociales est la pire des humiliations a subir.

Ceci étant, la persistance des paysans hévéaculteurs et la résistance au
changement de comportements dans les rapports aux activités agricoles
résultent d’une logique de reproduction sociale des pratiques agricoles de
I’époque coloniale et leur perpétuation dans un contexte d’indépendance
politique, d’ouverture et de promotion formelle des cultures vivriéres.
Dans les faits, les acteurs ont tendance a reproduire les pratiques de
I’époque coloniale que certains, ou leurs ascendants, ont subies ou
intégrées comme un habitus. Puis, par la suite, cet habitus s’est quasiment
transformé en normes de production agricole dans le sens ou ces pratiques

27



CAHIERS DE SOCIOLOGIE ECONOMIQUE ET CULTURELLE N° 61

sont acceptées, partagées et valorisées par I’ensemble des paysans
enquétés.

Toutefois, compte tenu des difficultés financiéres liées a la mévente du
caoutchouc, accentuant ainsi la pauvreté des paysans, les autorités
politiques ivoiriennes ont décidé de privatiser la filiere hévéicole dans les
années 1990. Celle-ci est reconstruite autour de I’Association des
professionnels et manufacturiers du caoutchouc naturel (Apromac), qui
rassemble les agriculteurs et les usiniers, et fixe les prix chaque mois sur la
base des cours mondiaux. De plus, la Société africaine de plantations
d’hévéas (SAPH), s’occupe de la production, de 1’usinage et de la
commercialisation de caoutchouc naturel a usage industriel. Elle couvre
environ 60% de ses besoins en matiére premicre par des achats effectués
auprés de milliers de planteurs indépendants, notamment au sein des
communautés villageoises. Ce cadre normatif de fixation de prix et
d’encadrement instaure entre paysans hévéaculteurs et 1’Apromac des
rapports de confiance et de transparence. Ce qui est pergu comme une
source de motivation chez les paysans et de justification de leur maintien
dans I’hévéaculture.

En outre, des agro-industries (unités agricoles intégrées) sont créées
afin de rapprocher géographiquement les paysans-hévéaculteurs de leurs
localités d’origine : Betti¢, Toupah/Ousrou, dans la région adioukrou,
Anguedédou, prés de Songon-Agban. Ces unités agricoles intégrées
comprennent le plus souvent une usine (sauf a Betti¢). Les travailleurs
salariés du groupe bénéficient de logements, d’écoles, de centres de santg,
etc. Les communautés locales, ou sont implantées des plantations privées,
peuvent également bénéficier de ’acceés aux services de 1’unité agricole
intégrée, notamment aux écoles et aux centres de santé, via un ticket
modérateur.

« Nous, planteurs qui travaillons avec la Saph et I’Apromac,
nous benéficions de prises en charge : nous avons un salaire
mensuel, une carte bancaire magnétique, un badge d’identification,
une assurance maladie étendue a la famille, des préts pour la
replantation. Nous bénéficions également d’une mise a disposition
de materiel végétal a haut rendement » (Lasme Y, Orbaff).

28



LES CHOIX DE PRATIQUES AGRICOLES PAR LES PAYSANS

A travers les actions de prise en charge, la reconnaissance identitaire
d’hévéaculteurs est symboliquement vécue par les acteurs a 1’étude
comme une ascension sociale. Elle permet d’acquérir le statut socialement
valorisé des fonctionnaires, réguliérement payés chaque mois par I’Etat
ivoirien et bénéficient de lui, assurances retraite et maladie. Le statut
social des paysans hévéaculteurs, semblable a celui des fonctionnaires,
confére a ceux qui choisissent la culture de I’hévéa, une intégration dans
un systéme de rapports idéologiquement considérés comme « privilégiés
ou prestigieux » ; vu que, administrativement, le systéme ivoirien de
protection sociale est inexistant pour les autres catégories de paysans. La
régularité des revenus permet au planteur d’hévéa de se considérer comme
un fonctionnaire, parfois mieux loti que celui-ci, puisque son salaire
mensuel peut étre au-dessus de celui d’un fonctionnaire de la catégorie des
ouvriers'?. Par le choix de pratiques agricoles essentiellement tournées
vers I’hévéaculture, les paysans s’inscrivent dans une logique de maintien
dans les filets sociaux. Dans ce contexte, ils mobilisent des stratégies de
résilience pour faire face a la tendance baissiere des prix du caoutchouc
telle qu’elle apparait dans les tableaux n°2 et 3.

Tableau n°2 : Revenus des hévéaculteurs en 2011

Avant le pic de Nombre Fréquence
1200 f CFA/kg d’enquétés

[150-200[ 00 00,00%

[200-500[ 03 08,33%

[500-900[ 17 47,22%

[900 et +[ 16 44,45%

Total observé 36 100,00%

Source : données d’enquéte 2011-2014

12 Dans la production agtricole, les salaites mensuels des ouvtiers vont du smig (36 607
f CFA) 2 100 391 £ CFA.

29



CAHIERS DE SOCIOLOGIE ECONOMIQUE ET CULTURELLE N° 61

Tableau n°3 : Revenus des hévéaculteurs en 2014

Apres le pic de Nombre Fréquence
1200 f CFA/kg d’enquétés

[150-200[ 22 61,10%

[200-500[ 13 36,10%

[500-900[ 01 02,80%

[900 et +[ 00 00,00%

Total observé 36 100,00%

Source : données d’enquéte 2011-2014

De 2011 & 2014, du fait de la chute des prix sur les marchés
mondiaux, a I’instar des autres hévéaculteurs du pays, ceux des localités
de Bettié, d’Orbaff et de Songon-Agban ont vu leurs revenus baisser, les
soumettant du coup a la pauvreté financiére qui, d’année en année,
s’accentue. Mais pour faire face a ces difficultés, les paysans autochtones
agni, adioukrou et ¢bri¢ mobilisent des stratégies de résilience qui leur
permettent de se maintenir dans I’hévéaculture et de « joindre les deux
bouts ».

« Si cette situation perdure, nous pouvons, en plus de

I’hévéaculture, avoir d’autres activités » (A. Basile, Songon-Agban).

Les activités consistent a mettre en location quelques portions de terres
pour des cultures vivriéres, par contrat, soit de type fermage'?, soit de type
métayage (le partage des fruits de la récolte en proportion égale). Le
métayage est désigné sous les vocables « a bou gnon », synonyme de « a
bou peign » qui signifie « en deux parts» en agni, «sakp jogn» en
adioukrou, «insiny¢ sémin», en ¢brié. Cette pratique présente

13 La location de terre cotte annuellement, en moyenne, entre 40. 000 f CFA et
80.000 f CFA.

30



LES CHOIX DE PRATIQUES AGRICOLES PAR LES PAYSANS

symboliquement un enjeu capital: contourner ou é&viter la précarité
financiére et sociale, c’est-a-dire ne pas perdre la face, ni avoir honte
devant les membres de la famille ou de la communauté, au cas ou le
salaire issu de la culture de 1’hévéa ne suffirait pas pour régler urgemment
un probléme. Dés lors, les régles qui régissent les pratiques agricoles des
communautés étudiées et les stratégies de résilience apparaissent comme
I’opposé de la fragilit¢ engendrée par des contrats sociaux autour du
foncier rural des zones ivoiriennes ou les conflits liés a la gestion des
terres sont plus accentués. La résilience est également révélatrice de
I’aptitude des paysans interrogés a anticiper, a résister et a rebondir
symboliquement face aux pressions et aux chocs extérieurs, qu’ils soient
affectifs ou économiques, de maniere a éviter non seulement les conflits
fonciers mais aussi la perte d’identité et a conserver les avantages sociaux
liés a I’hévéaculture.

CONCLUSION

Cette étude a démontré que les choix de pratiques agricoles des paysans
autochtones de Betti¢, d’Orbaff et de Songon-Agban semblent étre
marqués par des intéréts financiers, comme le souligne une littérature (Zeli
Keli J., 1988 ; Yao N’guetta R., Oulé Anicet F. et N’goran Kouadio D.,
2013) qui privilégie les facteurs externes. En effet, cette littérature met
I’accent sur les moyens économiques et financiers (politiques du
commerce, des prix et des subventions, la compétitivité au niveau du
marché mondial), sur les technologies, ainsi que sur la durabilité
écologique des systémes agricoles. Quoique pertinentes, ces études
n’abordent pas tous les aspects de la problématique agricole ivoirienne.
C’est pourquoi, a travers cette étude, qui va au-dela de 1’analyse de
facteurs exogenes cités, 1’on montre que ceux-ci sont ancrés dans les
invariants socio-culturels que véhiculent les mythes, les croyances, les
représentations ainsi que les rapports sociaux, a partir desquels les paysans
construisent, au fil du temps, leurs choix de pratiques agricoles. Il s’agit de
prendre en considération des pressions sociales et culturelles endogénes,
c’est-a-dire qui prennent naissance a l’intérieur méme du groupe social
étudi¢, et qu’il faut également intégrer comme I’'une des variables
essentielles d’analyse, pour un approfondissement de la réflexion sur la
problématique alimentaire de ces localités.

31



CAHIERS DE SOCIOLOGIE ECONOMIQUE ET CULTURELLE N° 61

Par ailleurs, la résistance au changement de comportements qui
garantirait 1’autosuffisance alimentaire locale, résulte de référents
idéologiques liés au caractére éphémére des cultures vivriéres et aux
vulnérabilités sociales que celles-ci entrainent pour les paysans. Pour ces
derniers, ces facteurs operent comme un critére de différenciation ou de
catégorisation sociale qui mettent en évidence des rapports dissymétriques
binaires intercommunautaires et inter-genres (autochtone/étranger;
dominant /dominé; homme/femme) ou I’autochtonie est souvent
mobilisée pour légitimer 1’exercice du pouvoir sur les terres et la
domination politique sur les paysans-producteurs de vivriers. A 1’opposé,
I’hévéaculture est percue par les paysans comme un moyen d’appartenir a
la catégorie de paysans «respectés et honorés», comme des
fonctionnaires, ayant un salaire mensuel et bénéficiant d’une sécurité
sociale formellement reconnue au niveau macro-social. Cela dit, il importe
d’introduire un systéme de sécurité sociale (retraite rurale participative,
sécurité maladie, préts bancaires) et de mensualisation de revenus pour
venir en aide aux paysans agés et désavantagés du secteur vivrier qui, dans
le domaine, sont laissés pour compte. Ce qui permettra une amélioration
des conditions de vie et d’augmenter la présence du nombre de
participants a la promotion de 1’autosuffisance et a la sécurité alimentaire
dans les ménages des localités enquétées.

Adolin Paul EGNANKOU

Enseignant-chercheur a I’Institut d’Ethno-Sociologie (IES)
Université Félix Houphouét Boigny d’Abidjan-Cocody, Cote
d’Ivoire. adolinegnankou2010@yahoo.fr

BIBLIOGRAPHIE

AFFOU Yapi S., 1983. Les proprictaires absentéistes face an développement de la production
cacaoyére et caféiere, Orstom, Paris.

ATTA Koffi I, GOGBE Téré M et MOUSSAH André A, 2014. « La problématique
de I'approvisionnement vivrier d’une ville secondaire dans le cadre des relations ville-
campagne en pays Adioukrou: Dabou », Eurgpean scientific jonrnal, vol. 10, n°5, pp.
293-308.

32



LES CHOIX DE PRATIQUES AGRICOLES PAR LES PAYSANS

BOUET C., 1977. « Bettié et Akickrou. Etude comparée de deux terroirs en zone
forestiere ivoitienne ». Atlas des structures agraires an sud dn Sabara, n° 13, éd. Orstom,
Col Maison des Sciences de 'Homme, Paris.

BRAS D, 2011. « I.’hévéa, nouvel or blanc ivoitien », Cdte d’lvoire économie & Business
Finances, Octobre, n°10, pp.10-12.

CAMARA C,, 1984. « Les cultutes vivrieres en République de Cote-d'Ivoite », Annales
de Géographie, 1984, tome 93, n°518. pp. 432-453.

CHAUVEAU J.-P. et DOZON ]J.-P., 1985. « Colonisation, Economie de plantation et
société civile en Cote d’Ivoire », Cahiers de I’Orstom, série Sciences humaines, vol XXI, n°1,

pp. 63-80.

CHAUVEAU ]J.-P., DOZON ]J.-P., RICHARD ]J., 1981. « Histoires de riz, histoires
d’igname : le cas de la moyenne Cote d’Ivoire », Afiica, 1.AL, 51, 2, Londres, pp. 621-
658.

CIRAD, 1999. Salon International de I’Agriculture, Rapport.

COTE D’IVOIRE, 2009 a. Evaluation approfondie de la sécurité alimentaire des ménages
ruranx en Cote d’lvoire. Rapport Final, Abidjan.

COTE D’IVOIRE ef al, 2009 b. Cadre intégré de classification de la sécurité alimentaire
(IPC). Troisiéeme cycle d’analyse Cite d’lvoire. Rapport de synthése, Abidjan.

DUPIRE M, BOUTILLIER J-L., 1958. « Le pays adioukrou et sa palmeraic (Basse
Céte d'Ivoire). Etude socio-économique », ORSTOM, /'Homme d’Outre-Mer, Paris, n°4,
pp 11-237.

EDOH Adabe K. et LIONELLE Ngo-Samnick E., 2014. Production et transformation du
cacao, Collection Pro-Agro, A] Wageningen/Douala-Bassa.

FAO, 2013. Sécurité alimentaire et implications humanitaires en Afrique de I'onest et an Sabel,
n°51, novembre /décembre, Presse de la FAO, Rome.

GNABELI Yao R, 2008. «La production d’une identité autochtone en Cote
d’Ivoire », Journal des anthropolognes, 114-115, pp. 247-275 mis en ligne le 01 décembre
2009. URL : http:// jda.revues.org/326.

KOJO Boafo Asiedu J., 1991. La transformation des produits agricoles en zones tropicales, éd.
CTA-Karthala, Paris.

LE GUEN V., 2008. Exploration de la diversité des résistances génétiques a la maladie sud-
antéricaine des fenilles de I'bévéa (Microcyclus ulei) par cartographie et génétique d'association an sein
de poputations naturelles. These de Doctorat, Université de Montpellier II, Montpellier.

LOSCH B, FREGUIN-Gresh S, THOMAS White E, 2013. Transformations rurales et
développement.  Les  défis du  changement  structurel  dans un  monde  globalisé, Banque
internationale pour la reconstruction et développement (BIRD)/Banque mondiale,
Montteuil. http:/ /www. wotldbank.org/aft/ruralstruc.

33



CAHIERS DE SOCIOLOGIE ECONOMIQUE ET CULTURELLE N° 61

MINAGRI, PAM et FAO, 2009. Cadre intégré de classification de la sécurité alimentaire
(IPC). Troisiéme cycle d’analyse Cote d’Ivoire. Rapport de syntheése, Abidjan.

OLIVIER De Sardan J. P., 1995. Anthropologie et développement. Essai en socio-anthropologie
dn changement social, Editions Karthala, Paris.

PERROT C. L., 1969. « Hommes libres et captifs dans le royaume agni de I'Indénié »,
Cabhiers d’études africaines, IX, n°35, pp. 482-501.

POULAIN ]J-P, 2013. Sociologies de Ialimentation. 1es mangeurs et l'espace social alimentaire,
Quadrige, 3¢ édition /PUF (1¢re édition, 2002), Paris.

REGINER F., LHUISSIER A et GOJARD S, 20006. Sociologie de !'alimentation, 1.a
Découverte, Paris

RUF F, 2009. L’adoption de I'hévéaculture en Cite d’Ivoire. Prix, imitation et changement
éeologigne, INRA/SFER/CIRAD, 9-11 décembre.

SCHIFF M. &VALDES A. 1992. The Plundering of Agriculture in Developing Countries,
World Bank, Washington, DC.

STERN N., 2006. Climate Change, London UK, United Kingdom’s Treasury.

TOURTE R, 2011. Histoire de la recherche agricole en Afvigue tropicale francaphone. Volume
VI. De 'empire colonial a ’Afrique indépendante 1945-1960. La recherche prépare le
développement, Editions FAO, Rome.

TOURTE R, 2005. Histoire de la recherche agricole en Afrique tropicale francophone. Volume 1.
Aux sources de I'agriculture africaine: de la préhistoire au moyen age, Editions FAO,
Rome.

UNNERVEHR L. J., 2003. «Food Safety» in Food Security and Food Trade»,
Washington DC, International Food Policy Research Institute (IFPRI), 2020 focus 10.

YAO N’guetta R., OULE Anicet F. et NNGORAN Kouadio D., 2013. Ezude de
vilnérabilité du sectenr agricole face anx changements climatiques en Cote d’Ivoire. Rapport final,
PNUD, Abidjan.

YAPI Affou S., 1990. La reléve paysanne en Céte d’loire. Etude d'expériences vivrires,
Orstom, Paris.

ZELI Keli J., 1988. « Enquétes préliminaires sur les systemes vivriers dans trois zones
hévéicoles de basse Cote d’Ivoire : Anguédedou, Dabou, Bonoua », Les cabiers de la
Roch développement, n°18, juin, pp. 38-46.

34






